

# православный ВЕСТНИК

Приложение к № 145 газеты «Великолукская правда»

### Даты

#### 19 августа -Преображение Господне

Накануне Своих страданий и крестной смерти Христос берет с собой троих ближайших учеников и ведет их на гору. Там во время молитвы Он преображается перед ними, являя им Свою божественную природу: ...преобразился пред ними: и просияло лице Его, как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет (Мф 17:2).

При этом явились два ветхозаветных пророка, Моисей и Илия, с которыми Господь беседовал об исходе Его, который Ему надлежало совершить в Иерусалиме (Лк 9:31). Это чудесное откровение Своей небесной славы Господь совершил, чтобы укрепить дух учеников и их веру накануне грядущих испытаний.

Преображение Господне. Гюстав Доре. XIX в.

6 августа -День памяти святых благоверных князей Бориса и Глеба

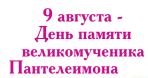
Святые Борис и Глеб были младшими сыновьями Киевского князя Владимира. Отец поставил Бориса князем в Ростов, а Глеба - в Муром. Когда Владимир скончался, в

Киеве находился Святополк, старший брат Бориса и Глеба. Он тут же объявил себя великим князем Киевским. Борис с войском возвращался из похода, и ему сообщили, что произошло в Киеве. Воеводы стали уговаривать его пойти на Святополка и занять престол. Но он распустил воинов со словами: «Не подниму руки на брата своего, да еще на старшего меня, которого мне следует считать за отца!» Однако Святополк не поверил искренности Бориса и послал к нему наемных убийц. После этого Святополк умертвил и Глеба. При династийном преемстве власти в те времена даже убийство ближайших родственников не считалось чем-то зазорным. И вот Борис, имея у себя под началом всю киевскую дружину, вдруг отказывается занять престол, потому что для этого ему пришлось бы убить брата. Из тех же соображений отказывается от власти и Глеб.

Своей жертвой они утверждают среди русской аристократии невиданный ранее идеал отношений. После их подвига уже никто из русских князей не мог успокоить свою совесть тем, что в

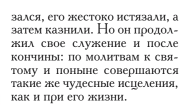
борьбе за власть все средства хороши.

Святые Борис и Глеб. Икона XIX в. Реставрация А. Н. Хетагурова



Святой Пантелеимон родился в III веке в городе Никомидия. Он получил прекрасное образование, выучившись на врача. Крестился в эрелом возрасте и с тех пор

исцелял людей не только врачебным искусством, но и благодатью Божьей. При этом он никогда не брал денег со своих пациентов. Слава о чудесном враче распространилась быстро. Все это вызвало зависть у его коллег, которые написали на Пантелеимона донос, объявив о его христианстве. В то время в Римской империи шли жестокие гонения на христиан. Пантелеимона арестовали и предложили отречься от Христа. Когда он отка-



-(C:)

Святой великомученик целитель Пантелеимон. Современная икона

#### 14 августа -Происхождение (изнесение) честных древ Животворящего Креста Господня

В X веке в Константинополе сложилась традиция в
августе ходить по городу
крестным ходом со святынями, так как в это время года
из-за жары случались массовые эпидемии. Главной святыней был Крест - тот самый, на
котором распяли Господа
Иисуса Христа. «Происхож-

дение» в названии праздника - это не совсем точный перевод греческого слова, которое означает церемонию или процессию: во время праздника Крест торжественно несли по городу. Поэтому к названию добавляют поясняющее слово - «изнесение», указывающее на то, что святыню на коестный ход выносили из царской сокровищницы. Праздник перешел в Русскую Церковь из византийской традиции после Крещения Руси. В этот день из алтаря на середину храма выносится для поклонения украшенный крест.

4(9:30)



Книжная миниатюра. Византия, XIII в.



#### <u>Даты</u>

#### 28 августа - Успение Пресвятой Богородицы

Однажды во время молитвы Дева Мария увидела Архангела Гавриила, который возвестил, что через три дня душа Ее оставит тело. Богородица обрадовалась этой вести, ведь Ее ожидала встреча с Тем, Кого Она любила больше жизни. Три дня спустя в доме, где жила Мария, собрались все апостолы, кроме Фомы. Они стали свидетелями блаженной кончины Пречистой. Сам Христос явился, чтобы принять душу Своей Матери и возвести Ее в рай. Тело же Ее апостолы похоронили в Гефсимании. На третий день к гробнице Божией Матери прибыл апостол Фома. Чтобы он смог попрощаться с Богородицей, вход в пещеру открыли, но тела Ее там не было. В тот же день, собравшись на общую трапезу, апостолы увидели Пресвятую Деву, шедшую по воздуху со множеством ангелов. Она обратилась к ним со словами: «Радуйтесь! Теперь Я всегда с вами».ф.



Pomo diveevo-monastyr.ru

## 1 августа - День памяти преподобного Серафима Саровского



#### Патриарх Кирилл:

сегодняшнем апостольском чтении мы находим такие слова: Если впадет человек в какое согрешение, вы, духовные,

исправляйте такового в духе кротости (Гал 6:1). Неслучайно эти слова были оглашены сегодня за Божественной литургией, потому что они, как, может быть, никакие другие, говорят о самом главном, что было присуще святому преподобному Серафиму и многим другим преподобным отцам, духе кротости. Когда мы встречаем кроткого человека, то у большинства из нас он вызывает не самые лучшие чувства и часто воспринимается как нечто выпадающее из общего ряда привычных лиц. Когда наш великий писатель Фёдор Михайлович Достоевский решил создать художественный образ кроткого человека, он назвал свой роман «Идиот». И это было очень правильно подобранное название, потому что никто не мог понять главного героя - человека, в полной мере являющего окружающим смирение и кротость. Казалось бы, князь, представитель образованного класса, а ведет себя как сумасшедший... Настолько непривычным, удивительным, вызывающим было явление кроткого человека в среде русской аристократии, что его называли идиотом, а на самом деле он был кротким. Действительно, кротость и у нас нередко вызывает разные чувства. Кто-то с недоверием относится к такому человеку, пытаясь понять, что же у него на

уме, не личина ли это, которая скрывает иную сущность. Другие просто не понимают таких людей, сторонятся их. Вообще, кротость никогда не оставляет людей безразличными, и через то, как мы реагируем на кротость, явленную тем или иным человеком, обнаруживается наша способность самим быть кроткими. Если же мы, встречая кроткого, его осуждаем, с недоумением пожимаем плечами, а то и крутим пальцем у виска, значит, мы сами неспособны быть кроткими людьми. А кротость - это не слабость, это не чудачество. Это великая сила. Иоанну Лествичнику принадлежат замечательные слова о том, что кротость делает нашу душу недвижимой, сохраняющей одно и то же состояние и в чести, и в бесчестии. Мы знаем: когда мы в почете, когда мы в благополучии, все вроде как спокойно, но стоит каким-то обстоятельствам вторгнуться в нашу жизнь, разрушить это благополучие, душа приходит в смятение. Об этом и говорит Иоанн Лествичник. А если внешние обстоятельства вводят нас в смятение, значит, у нас нет кротости. Поелику так, кротость есть действительно сила, помогающая человеку выходить из самых трудных жизненных обстоятельств, сохраняя свой внутренний мир. Преподобный Серафим явил такую кротость. Мы знаем его житие. Удивительное житие человека, который в детстве едва не стал инвалидом, с трудом передвигался, был физически слабым. Но этот физически слабый человек оказался сильнее жизненных обстоятельств, даже сильнее суровой природы. Мы знаем, что он жил здесь, в лесах, в ме-

стах, где мы сейчас находимся. Он не боялся ни холода, ни голода, ни одиночества, ни отсутствия тепла. Этот согбенный, физически слабый человек, сердце которого было исполнено кротости, явил великую силу. Мало кто, особенно имея столь болезненную физическую природу, может повторить подвиг святого преподобного Серафима. В его образе нам явлен блистающий идеал христианской кротости. Все, чему учит нас Слово Божие, чему учит нас пример преподобного Серафима, нам следует постараться в своей жизни осуществить. А для того, чтобы наша кротость не была наигранной, искусственной, кротостью сквозь стиснутые зубы, мы должны научиться терпению. Терпение, как говорится в сегодняшнем апостольском чтении, - это то, что и создает в человеке дух кротости. Давайте начнем с того, чтобы научиться терпеть друг друга, не раздражаться на слова, которые нас раздражают, не обижаться на неловкие поступки, прощать тех, кто осознанно пытается сделать нам что-то неприятное или даже опасное. Давайте попытаемся - в своей жизни, в своих мыслях, в своих словах - хотя бы минимально отобоазить то замечательное и великое состояние души, которое явил нам преподобный Серафим Саровский и о котором сегодня свидетельствует нам апостольское чтение. ф.

Из слова в день памяти преподобного Серафима Саровского после литургии в Серафимо-Дивеевском монастыре, 1 августа 2019 года

## «Фестиваль пирога» - самый гостеприимный и вкусный праздник

Не красна изба углами, а красна пирогами

Р<sub>И</sub>сская поговорка

Первый «Фестиваль пирога» в «Луки Парке» стал ярким, радостным, красивым и эрелишным праздником для великолучан и многочисленных гостей.

14 июля в нашем городе появилась еще

одна замечательная, объединяющая традиция - родился добрый и вкусный праздник!

Теплый, веселый, щедрый летний праздник понравился всем от мала до велика. Были здесь мамы и папы с грудничками в колясках и делающие первые шаги малыши, многодетные семьи и люди преклонного возраста. Ведь пироги - исконно



русское, любимое блюдо! - по душе каждому. Куда ни глянь - кругом кулинарные шедевры, один краше и вкусней другого! Не просто выпечка, а настоящее кулинарное творчество. Мама шестерых детей Маргарита Лузгина поделилась добрыми впечатлениями: «Мои дети третий день с восторгом рассказывают о празднике. Я рада, что четверо стали участниками красивого и сердечного фестиваля. Старшая дочь Ангелина проводила мастер-класс по рисованию. Младшие дети Артём, Арсений и Катюша увлеклись рисованием пончиков. Понравился им добрый Пингвин ростовая кукла, который с любовью обнимал деток, говорил сердечные пожелания. Фестиваль удался на славу! Наверное, лет 100 назад в нашем городе были такими же воодушевляющими ярмарки. Мы любовались дивным настоящим тульским дровяным самоваром, который мастерски раздувал Коля Донец, воспитанник воскресной школы. Чай из самовара - ароматный, травяной, с дымком! - был несравненным. Выпечка, расписные пряники, гелиевые чудо-шарики, веселые люди, словно давние добрые знакомые, все радовало! И даже грозы никто не испугался. Короткий дождик освежил - и



появилась над Ловатью яркая радуга, соединяя небо с землей, как семицветный мостик к небесам. Очень вкусными оказались «Пироги из Пирогова», красивые пирожки, испеченные детьми воскресной школы «Ковчег», и кулинарные изделия

«Французской булочки».

Пенсионерка М.А. Александрова недавно отметила 85-летие и искренне сожалела, что не знала, какие талантливые пекари есть в нашем городе. «Такого щедрого, веселого, сытного, красивого праздника я не помню, - рассказывала Мария Алексеевна. - Вся наша семья зарядилась доброй энергией. Понесем эту радость домой и за чайной церемонией вспомним добрым словом всех, кто потрудился на славу. У нас появилось желание почаще печь пироги и собираться всей семьей за столом - это очень сближает!

Сколько добрых и милосердных людей в нашем городе, умелых и творческих! «Фестиваль пирога» - не просто красивый городской праздник. Это праздник благотворительный. Организовывали его участливые и заботливые женщины. Главный инициатор - директор бизнес-инкубатора «Новация» Елена Дмитриевна Ковалева, опытный кондитер и добросердечный человек. Потруди-



лись от души, бескорыстно, желая всем сердцем помочь больным детям, сплоченные сотрудники бизнес-инкубатора: заместитель директора Анна Дельцова и специалисты Светлана Валуева и Наталья Оленичева. Кондитеры и гости знали о благородной цели фестиваля - перечислении вырученных средств в благотворительный фонд «Мир особенных детей» - на лечение и реабилитацию - и в фонд Демьяна Суханова - нашего земляка, нуждающегося в сложной операции по восстановлению слуха.

Великолучане и гости с радостью увидели знакомые лица кондитеров-профессионалов и мастеров - любителей и по



достоинству оценили кулинарное искусство кафе «Французская булочка», фабрики мороженого, ООО «Велэкопром» «Кондитерия», индивидуальных предпринимателей и домашних мастеров: Натальи Ерофеевой, Ирины Бекчевой, Елены Ковалевой, Елены Закота, Максима Скорнякова, Елены Ивановой («Пряники на Ловати»), Юлии Кормушкиной, воскресной школы «Ковчег» (директор Ж.Ф. Рахманова).

Кто любит печь пироги, знает: это творчество увлекательное, захватывающе интересное. Страсть к выпечке передается из поколения в поколение. Наша родная земля Псковская недаром считается родиной пирога. Совсем не осетинские, а псковские, великолукские, опочецкие, себежские, островские пироги покоряли сердца. В опере Римского-Корсакова «Псковитянка» (по одномиенной пьесе Л.А. Мея) псковитянам удалось задобрить грибным пирогом даже самого Царя Ивана Грозного!

Все было продумано в ходе праздника,

а поэтому очень интересно и детям, и взрослым: с большим успехом проходила анимационная программа кафе «Французская булочка», спешили занять очередь любители анвагрима, малыши с удовольствием участвовали в мастер-классе по рисованию, дети постарше научились оформлять открытки в технике скрапбукинг. В фотозоне «Чаепитие у самовара» оказалось особенно много желающих остановить прекрасные мгновения счастливого «Фестиваля пирога». В творческих программах участвовали солисты ДК ЛК, ТЮЗ «Панорама», клуб «Танцующий город». Роспись пряников, развлекательные программы, хороводы с караваем вдохновили и подростков, и пенсионеров. Радость витала в воздухе! Чувствовалось истинное единение! Так кулинарное мастерство и искусство укрепляют связи между поколениями.



Гости праздника от души благодарили умелых организаторов и партнеров «Фестиваля пирогов»: Администрацию г. Великие Луки, Центр инновационной социальной сферы Псковской области, бизнес-инкубатор «Новация», благотворительный фонд «Мир особенных детей».

Остались незабываемые, добрые впечатления, и чудесные фотографии на память с самоваром и связкой баранок, в русских костюмах, сделанные в фотозоне фестиваля, которые будут согревать сердца ненастной осенью и холодной зимой. У многих появилось желание научиться печь такие же славные пироги и пирожки, как на празднике, совершенствовать свои рецепты и принять участие в «Фестивале пирога» 2023 г. Пусть этот добрый, красивый и радушный праздник станет традиционным.

## «В память вечную будет праведник...»

 $\Pi$ оминайте наставников ваших и, взирая на их кончину, подражайте вере их...»

Апостол Павел

Истинный чудотворец тот, кто молитвой и примером своей жизни (смирением, терпением, покорностью Воле Божией, желанием всем спасения, любовью к врагам) помогает другим искоренять в себе страсти и стать благочестивым Схиигумен Савва (Остапенко)

#### «Сокровищница добродетелей»

«Чтобы хотя немного возвысить дух над суетой жизни, в которую обыкновенно он бывает погружен, отпечатлеем в умах наших полные неисчерпаемой жизни образы святых... - советует священномученик Фаддей (Успенский), архиепископ тверской. Так же полезно размышлять о судьбах подвижников веры и благочестия нашего времени, потому что их служение Господу и народу Божию остается для нас «преизобильной сокровищницей добродетелей духовных».

#### Родные истоки

Вот уже два десятилетия передаются в Локнянском районе из уст в уста рассказы о пастыре добром протоиерее Феодоре - настоятеле церкви Покрова Пресвятой Богородицы в селе Медведово. Отец Феодор Валюкевич (2.10.1932 †23.05.2000) родом из Белоруссии. Детские годы и юность батюшки прошли в деревне Кемейши Радунского района Гродненской области - на границе с Польшей. Заботливые родители Михаил и Мария в любви и согласии воспитали пятерых детей: сыновей Марьяна, Франца и Евгения, дочерей Данусю и Галину. Францу (будущему батюшке Феодору) исполнилось пять лет, когда умерла любимая мама. Вся домашняя работа легла на старших детей. Они с усердием трудились в поле, в огороде, по дому, ухаживали за младшими. Отец, добрый и строгий, во всем был для них образцом и примером. Сыновья и дочери дорожили его любовью и заботой, умением заменить маму, души не чаяли, уважали и почитали, что отец посвятил им свою жизнь. Молодой, видный, хозяйственный, остался вдовцом, не женился после смерти жены, хотя находились завидные невесты. Чтобы выучить, вывести в люди сыновей и дочерей, трудился не покладая рук. Дети выросли хорошими, порядочными, честными. Как на подбор, высокие, стройные, красивые, добрые, рукодельные и трудолюбивые.

#### «На всё - воля Божия»

В 1956 году в жизни Франца произошло очень важное событие, определившее его судьбу: он встретил свою первую и единственную любовь - верующую, добросердечную, обаятельную Нину. Она только что окончила училище в Максатихе под Тверью, получила специальность по лесному хозяйству и вернулась на работу в родной поселок Жарки Тверской области. Здесь, в Жарках, и познакомились Нина и Франц, приехавший сюда за лесом из Гродненской области. Нина трудилась на жарковском деревообрабатывающем комбинате - вначале мастером, потом - начальником очистных сооружений. Выросла она в крепко верующей православной семье.

#### «...Случайного в жизни не бывает»

Франц тоже был верующим, но крещен в католической вере. «На все воля Божия, - кротко говорит матушка Нина. - Мы были молодые, приглянулись друг другу...» Встречались год - за это время как раз пуд соли съешь, узнаешь хорошенько друг друга. Матушка не сомневается: «Сам Господь сводит людей. Где - Гродно, а где - Тверь, Жарки... Ничего случайного в жизни не бывает. На все - Промысл, Воля Божия...»

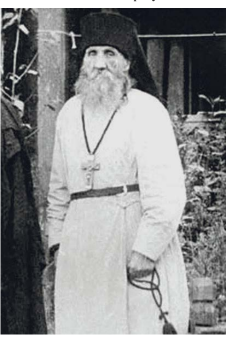
#### феодор

Решили Франц и Нина создать семью. А вера-то - разная... По совету Нининых родных Франц и Нина поехали в Ригу - в храм во имя иконы Матери Божией «Всех скорбящих Радость» на улице Лачплеса, где в те годы служил известный православным людям благодатный Старец протоиерей Иоанн Журавский - ученик святого праведного Иоанна (Кронштадтского). Последователь любимого народом Божиим святого, батюшка Иоанн Журавский был похож на своего незабвенного пастыря-учителя. Под влиянием прозорливого и мудрого



Благодатный Старец, протоиерей Иоанн Журавский

Старца Иоанна Франц без колебаний решил принять спасительную православную веру. Иначе молодоженов не обвенчали бы. А брак без благословения Божия не может быть счастливым, жизнь - добродетельной и благочестивой, дети - боголюбивыми и разумными.



Схиархимандрит Косма

Франца крестил в православную веру сам батюшка Иоанн Журавский. При крещении нарек ему имя - Феодор, в честь святого благоверного князя Феодора Смоленского (1299 г.). День Ангела и день своего рождения Феодор праздновал в один день - второго октября. Так католик Франц стал православным Феодором. Конечно, не случайно, по Промыслу Божию он родился в день святого благоверного князя Феодора Смоленского. Отец Иоанн обвенчал молодоженов. Так же крепко, как в земной жизни, и сегодня в Царствии Небесном он молится за большой, верный Господу род батюшки Феодора и матушки Нины.

#### Жизнь по благословению

Милостивый Господь благословил Феодора и Нину на благочестивую и целомудренную семейную жизнь и благочестивое деторождение. Одна за другой родились три дочери. Родители дали им имена по благословению духовного отца Иоанна Журавского: Валентина, Мария и Лидия.

После смерти отца Иоанна Феодор и Нина окормлялись в Рижской пустыньке у архимандрита Кирилла (схиархимандрита Космы). По благословению батюшек, по вере и любви к Господу и друг другу жили супруги в мире, ладу и согласии. Подрастали доченьки - заботливые и приветливые, добрые, усердные в молитве и труде - на радость Господу и людям. Супруги не раз замечали: прозор-



Народный утешитель, подвижник веры и благочестия, старец Свято-Успенского монастыря

ливому батюшке Иоанну и в далекой Риге было ведомо все об их жизни, работе, семье в Жарках. В каких храмах и монастырях только не побывали Феодор и Нина! Всей душой любили супруги Свято-Успенский Псково-Печерский монастырь. Матушка бережно, как дорогие святыни, хранит драгоценные семейные реликвии - письма, фотографии и открыточки-поздравления великих старцев: схиигумена Саввы (Остапенко), архимандрита Иоанна (Крестьянкина), митрополита Псковского и Порховского Иоанна (Разумова)...



Митрополит Иоанн (Разумов) и игумен Иоанн (Крестьянкин). Копия из архива монахини Георгии (Валюкевич). 1970-е годы

#### Добрые нравы

Добрые традиции, запомнившиеся с детских лет, Нина принесла в родную семью. По материнской линии в ее роду были усердные молитвенники известного в округе Ордынского женского монастыря, а двери их дома не закрывались для богомольцев, странников, бездомных. Нине исполнилось шесть лет, когда осенью 1941 года погиб под Смоленском ее отец. Мама осталась с тремя детишками: старший сын Василий 1930 г.р., сестра Татьяна 1931 г.р. и Нина - 1935 г.р. Мама самоотверженно поднимала родных детей и помогала выжить в голодные военные годы односельчанам и нуждавшимся в помощи беженцам, делясь последним куском хлеба - и милосердный Господь спас и сохранил ее семью.

#### Родство по духу и соучастие

Дочери Феодора и Нины взяли все лучшее от своих боголюбивых тружеников родителей и представителей своего рода. Валентина, Мария и Лидия хорошо учились, не доставляя родителям хлопот ни с учебой, ни с поведением. Теплый и сердечный родительский дом был для них «началом начал» и «надежным причалом». В родной семье они видели душевное понимание, чувствовали нравственную поддержку, единство любящих людей. Близость сердцу и родство духовное - это и есть истинное счастье. Дочери видели верность Господу и близким, умение жертвовать своими благами, удовольствиями, временем, силами, здоровьем,

рошее воспоминание при нас останется в нашем сердце, то и то может послужить когда-нибудь нам во спасение...»

Дочери Феодора и Нины не были ни пионерками, ни комсомолками. Терпеливо и мужественно переносили укоры, не обижались, не злились на инаковерующих. Позже, когда отец Феодор служил в Покровской церкви, в Медведово приезжала на богослужения бывшая пионервожатая той школы, где учились дочери. Батюшка сердечно радовался, что она стала верующей, исповедовалась, причащалась Святых Христовых Тайн.

#### Промысл Божий

В конце 1970 года Феодор приехал в Старую Руссу к слепенькой от рождения старице Марии, к которой приезжал народ за духовным советом из многих



Слева направо: матушка Нина, младшая дочь Лидия с внучкой Татьяной, отец Феодор, дочь Валентина с внучками Мариной и Настей, зять Николай

средствами... Супруги Феодор и Нина были неразлучны; они стали одной душой: не ссорились, не раздражались, с любовью молились, трудились. Рядом с ними было всегда спокойно и радостно.

## Надежные и спасительные жизненные маяки

Светлые и добрые детские воспоминания остались для дочерей Феодора и Нины надежными маяками - такими, о которых рассказывает православный писатель-классик Ф.М. Достоевский: «Знайте же, что ничего нет выше, и сильнее, и здоровее, и полезнее впредь для жизни, как хорошее какое-нибудь воспоминание, и особенно вынесенное еще из детства, из родительского дома.

...Какое-нибудь этакое прекрасное, святое воспоминание, сохраненное с детства, может быть, самое лучшее воспоминание и есть. Если много набрать таких воспоминаний с собою в жизнь, то спасен человек на всю жизнь. И даже если и одно только хо-

ближних и дальних уголков России. Старица благословила его в обратный путь и вдруг протягивает двадцать бумажных рублей. Было это накануне посвящения в диаконы: видно, такова Воля Божия двадцать лет верно и преданно служил отец Феодор Господу и народу Божию в медведовской церкви Покрова Пресвятой Богородицы.

#### «Небожители... образовались на земле»

Жизнь в миру по святым Заповедям Божиим была подготовкой к служению Господу. Святитель Феофан (Затворник) в книге «Небесный Покров над нами» писал: «Небожители образовались для Неба на земле. Живи по духу Церкви - и ты будешь принят в среду их...» Святителю Феофану вторит священномученик Сергий (Мечев): «Мы должны восстанавливать в себе образ Божий... Наше единственное дело на земле - делаться гражданами Неба...»

(Продолжение на стр. 6)

## «В память вечную будет праведник...»

(Окончание. Начало на стр. 4)

#### Служение Господу, Церкви, ближним

В 1979 году митрополит Псковский и Порховский Йоанн (Разумов) рукоположил Феодора во диакона, а через два месяца - в сан иерея. В это время в селе Медведово умер батюшка. Правящий архиерей направил отца Феодора служить Господу и народу Божию в церковь Покрова Пресвятой Богородицы. Благодаря батюшкиным золотым рукам, благоустраивались церковь, и скромный домик священника, и храмовая территория... Первым делом отец Феодор восстановил полуразрушенную, обложенную валунами ограду вокруг храма. Сельские приходы небогатые, помощи ждать неоткуда, да и нанимать рабочую силу в те годы было не принято. Господь дал отцу Феодору свои бесценные дары: усердно молиться (и вымаливать!) и неустанно, бескорыстно трудиться. Не только у монахов, но и в миру эти дары как крылья спасения. Благодаря батюшке Феодору сельская церковь Покрова Пресвятой Богородицы, не закрывавшаяся ни в богоборческие 1920-1930-е годы, ни в годы «хрущевской оттепели», не разрушенная ни большевиками-атеистами, ни немцами в Великую Отечественную войну, стала известной далеко за пределами Локнянского района. На службах здесь бывало немало верующего народа из Великих Лук, Пскова, Новгорода, Смоленска, из близлежащих сел и деревень. Чтобы исповедаться, причаститься, пособороваться, покрестить детей, внуков, правнуков, приезжали и высокие начальники, и директора заводов, школ, обкомовские и райкомовские чиновники. Всех батюшка встречал с любовью, сердечно, приветливо; чувствовал народ: церковь - «островок благочестия» среди житейского моря, «воздвизаемого напастей бурею...». Укрепляя в людях веру и надежду, раскрывая им великую любовь к Богу, учил праведно жить на земле, любить Господа, ближних и святую Церковь.

## Вода появилась по молитвам ко Господу

Отец Феодор делал любую работу как для Самого Господа: сам крыл крышу, копал колодец, красил, пахал, сеял, косил, метал одонки сена... - умел все на свете. Вблизи церкви воды не было. Приходилось издалека носить воду в ведрах на коромысле. Когда батюшка начал копать колодец, местные мужчины его отговаривали, что этот тяжелый труд окажется бесполезным: воды здесь нет и не будет, потому что когда-то в этом месте будто бы стояли кони...

Но отец Феодор молился и продолжал вынимать тяжелый грунт, веря в по-



Отец Феодор у колодца в Медведово, славящегося чистейшей, вкусной и целебной водицей. 1990-е годы

мощь Божию: старался не для себя, а для народа, для прихожан. Вода, как и хлеб, - всему голова. И сподобил Господь попасть в водоносный слой, или водную жилу, как говорят в деревне. Водичка в батюшкином колодце не иссякает даже в самые жаркие летние месяцы - чистая, прозрачная, очень вкусная, целебная! Каждый, бывая в Медведово, стремится испить этой дивной водицы, набрать домой бутылочки, бидончики, фляжки, чтобы угостить родных и болящих.

#### Под Покровом Матери Божией

Двадцать лет батюшка Феодор жил и служил под Покровом Царицы Небесной, Всемилостивой Владычицы Пресвя-



Приснопоминаемый батюшка Феодор. Копия фотографии из семейного архива. 1990-е годы.

той Богородицы. Терпеливо, смиренно, ответственно и участливо нес подвиг духовного отца, укрепляя веру слабых духом и немощных.

Был любящим и заботливым духовным отцом. По словам Святителя Василия Великого: «Духовный отец должен быть скорее матерью, чем отцом...» Таким и был незабвенный батюшка Феодор! В 1998 году за усердное служение правящий архиерей наградил его наперсным крестом; в 1999 году был возведен в сан протоиерея.

Не укрылись от народа благочестивая жизнь, добродетельное служение отца Феодора Господу, Церкви и народу Божию, нестяжание, смирение, неустанная молитва, которую слышал Бог... Терпеливо, безропотно, с любовью он нес тяжелые и неудобоносимые бремена людские. Усердно, с радостью духовной служил ближним как Самому Господу. А ближними для него были все, кто нуждался в отзывчивости и участии, в отцовской заботе, все, кому он мог помочь помолиться, научить любви и вере, вразумить, открыть путь к спасению, дорогу к Господу и святому храму Божию...

В нашем городе живут духовные чада отца Феодора. Думаю, они вдохновятся и напишут воспоминания о батюшке. Матушка Нина отметила самое главное: «Священником отец Феодор стал по призванию Господа. Поэтому служил с трепетом, любовью, усердно... Очень любил и жалел народ. Молился за людей, всем сердцем желая каждому спасения».

#### «В мире надмирно...»

Кажется, батюшка, «белый» священник, жил в большой семье, много трудился на земле, по хозяйству, как все в деревне... А оказывается, «жил в мире надмирно, на земле - небесно»... Не сомневаемся: «Тому, кто верен Господу до смерти, Он дает венец жизни» (Откр. И Богослова 2:10).

#### Память сердца

22 мая 2000 года, в день перенесения мощей Святителя и Чудотворца Николая из Мир Ликийских в Бари, на праздничном богослужении церковь Покрова Пресвятой Богородицы едва вместила всех желавших помолиться в святом месте сем. Духовные чада батюшки Феодора рассказывали, что праздничная Литургия и молебен запечатлелись в их

сердцах навсегда.

Тогда они еще не знали, что это последнее богослужение отца Феодора в его земной жизни. «Батюшка успел к празднику Святителя Николая покрасить свою любимую церковь Покрова Пресвятой Богородицы, - светло и тепло рассказывает матушка Георгия. - Молебен в праздник был особенный - молитвеннопрощальный, сердечный. Батюшка каждого с любовью благословил. 23 мая отец Феодор поехал в поле - пахать и боронить землю на лошадях. Почувствовал себя плохо, вернулся домой. Вызвали скорую помощь... Около 18 часов Господь призвал отца Феодора. Он был готов. Окончились земные труды. А духовные знает один Господь. Был мой дорогой батюшка Феодор небесный, а я земная. Меня очень любит работа...» закончила рассказ матушка.

У Господа нет мертвых! У Бога все

живы.

Вот уже 20 лет батюшкина могилочка почитаема народом Божиим. Своей жизнью, верою, служением Господу и людям он свидетельствовал о Боге. Народ молится у батюшкиной оградки и чувствует тихую и светлую духовную радость, словно получает весточку из неведомой Вечности. Сюда приходят и приезжают люди с бедами, скорбями, нестроениями в семье, чтобы попросить батюшкиной молитвенной помощи, ходатайства пред Господом, Пресвятой Богородицей, Которые могут избавить от зла,

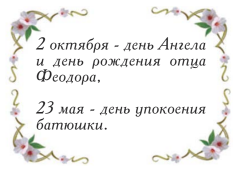


Могила почитаемого народом Божиим отца Феодора на церковном кладбище

безверия, от недугов душевных и телесных. Об упокоении отца Феодора молятся родные, его духовные чада, их дети и внуки во многих городах и весях России, Украины, Белоруссии.

Да упокоит Милосердный и Многомилостивый Господь отца Феодора «в месте светле, месте прохладне и месте покойне со всеми святыми, отнюдуже отбеже всяка болезнь, печаль и воздыхание...»

Будем же молитвенно чтить дорогие нам памятные даты:



В 2003 году матушка Нина приняла монашеский постриг в Псковском Снетогорском монастыре Рождества Пресвятой Богородицы. По благословению Преосвященнейшего Владыки Евсевия, архиепископа Псковского и Великолукского, монашеский постриг совершил духовник Снетогорского монастыря архимандрит Ермоген (†2018, схиархимандрит Тихон (Муртазов). Матушке нарекли новое имя - монахиня Георгия. Живет она в Локне, рядом с храмом Преображения Господня. Ее любимые храмы - в Медведово и Локне. Помогают, часто навещают внимательные и заботливые дочери, живущие в Пскове, Санкт-Петербурге и Зубцове, благодарные внуки и правнуки.

Дай, Господи, монахине Георгии многая лета, благослови, спаси, сохрани и помилуй со чадами и сродниками.

#### «Блаженны милостивые...»

Благодатный старец Свято-Успенского Псково-Печерского монастыря схиигумен Савва (Остапенко) с любовью и надеждою вразумлял духовных чад и паломников: «Нет человека, которого Господь обошел бы Своими дарами видимыми и невидимыми; красота, здоровье, разум, рассуждение, терпение в скорбях, любовь, милосердие - дары Божии. За каждый дар надо усердно благодарить Господа, а духовные дары старательно возделывать во славу Божию, умножая добрые дела, пока эти дары достигнут совершенства.

За такое усердие Господь посылает другие дары, а за нерадение человек лишается даров прежних, не удостаивается даров новых, для него приготовленных, и предается наказанию».

Своей помощью в возрождении храма мы выражаем благодарность Господу, свою любовь к Богу, свою радость, что сегодня мы можем открыто исповедовать святую православную веру наших благочестивых и боголюбивых предков.



Монахиня Георгия в Покровском храме

Каждый из нас может способствовать, чтобы святое место, где совершается Евхаристия и славословится Имя Божие, восстановилось и расцвело во всей своей красоте. Так мы исполняем Заповедь о любви к Богу, всерьез задумываясь о наследовании Царствия Небесного и оправдания на Суде Господнем.

Сам Господь говорит об этом в Священном Писании: «...Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут»

(M $\phi$ . 5:7).

К счастью, возрождаются исконно русские традиции благотворительности. Добрые дела идут впереди человека. Прошли столетия, но мы до сих пор помним и поминаем в молитвах тех, кто возводил храмы и монастыри, строил часовни, приюты, больницы, школы, университеты. Все, что мы имеем: знания, умения, вдохновение, озарение дары любящего и Всеблагого Господа.

Возрождающиеся храмы - выражение нашей любви к Богу! Пусть частица нашей души останется в Святом Доме Божием. Пусть из наших добрых, любвеобильных сердец строится духовное мироздание. А мы, как кирпичики, укладываемся в него. Для прочности кладки Милостивый Господь объединяет нас - в молитве, в помощи храму и друг другу. И круг сопричастных возрождению храма пусть становится шире! Господь хочет всех спасти! Сам Господь дает нам возможность, силы, способности, умения, чтобы приложить их во Славу Божию для восстановления храма!

жить их во Славу Божию для восстановления храма!

Давайте возблагодарим Господа от всего сердца: Слава Тебе, Господи, что

расположил наши охладевшие сердца к Своей обители! Пусть наши посильные пожертвования и даже малые лепты помогут храму восстановиться, благоустроиться, благоукраситься, народу - молиться и трудиться во славу

послал нам такую возможность, что

Божию. Бог оценит нашу милостыню и сердечные намерения, бескорыстие и «души прекрасные порывы».

О. Конеева

#### 8

## Научиться молчать

Почему Арсений Великий говорил о том, что нередко раскаивался в сказанном, но никогда не сожалел о молчании? Возможно, он вспоминал при этом о годах, проведенных в столице, в ее блеске, в ее «высшем свете», в котором света на самом деле так мало и так много самой настоящей тьмы - мало правды и много аживых, аьстивых, неискренних речей. Возможно, ему на ум приходили ситуации, когда его собственные слова, произнесенные под влиянием определенных обстоятельств и чувств, спустя какое-то время оказывались не соответствующими действительности, что не могло не уязвлять его чистую душу. Возможно, когда-то ему случалось давать кому-либо не очень удачные советы, и впоследствии он об этом скорбел... Но всё это относилось к прежней - многозаботливой, многопопечительной, наполненной суетой жизни, а уж никак, кажется, не к тому преподобническому житию, которое проводил он в пустыне.

Почему это «раскаяние в сказанном» оставалось для подвижника по-прежнему живым и сильным? Отчего он, безмолвник, напоминал об опасности, которую таит в себе наш собственный язык, - другим и наравне с ними себе самому? Или даже в первую очередь - себе самому?

Когда мы говорим безудержно и беспорядочно, нам очень трудно уследить за всем, что взошло откуда-то из недр нашего сердца на язык, покрутилось на нем да и сорвалось с него. Мы чувствуем вечером опустошенность, усталость, какую-то неясную тяжесть на душе и относим всё это к впечатлениям прошедшего дня, к его обстоятельствам - иногда непростым, иногда прямо искусительным. Но нам часто невдомек, что в значительной степени усталостью и опустошенностью этими обязаны мы самим себе тому, что и как мы говорили, тому, насколько невнимательными мы были по отношению к «исходящему из уст».

Это кажется нам настолько естественным, настолько привычным - общаться, поддерживать разговор, беседовать... Это представляется нам чем-то совершенно необходимым, видится неотъемлемой частью нашей жизни, пребывания в сообществе с другими людьми. И, пожалуй, именно так это и есть. Но редко, редко кто отдает себе отчет в том, что каждый раз, прежде чем произнести то или иное слово, необходимо хотя бы немного поразмыслить, взвесить его на весах своего сердца, понять, будет ли сказанное правдой или окажется ложью, принесет оно кому-то пользу или навредит, доброе оно или злое. Мы чаще всего говорим просто потому, что захотели что-то сказать, повинуясь внутреннему импульсу,

проанализировав его, не оценив - прежде всего с точки зрения евангельской.

«От слов своих оправдаешься и от слов своих осудишься» (Мф. 12: 37) - это предупреждение зачастую кажется нам иносказанием: что такое слово, важны дела! Но Господь - не мы. И если что-то сказано Им, то сказанное - истина.

Произносимое нами оказывает колоссальное влияние на нас, во многом нас формирует.

Есть огромная, теснейшая связь между тем, что мы говорим, и нами самими. «Нам не дано предугадать, как слово наше отзовется...» - не только в жизни, судьбе других людей, но и, прежде всего, в нашей собственной. Произносимое нами оказывает колоссальное влияние на нас, во многом нас формирует - неким вторичным, но очень действенным образом. И либо мы управляем своим словом, сознательно и ответственно относясь к нему, либо оно управляет нами.

То, что мы говорим, всегда так или иначе проявляет какую-то часть содержания нашей жизни, нашего сердца, нас самих - в том числе и сказанное «случайно», между делом, без рассуждения и осмысления. Проявляет, а вслед за тем закрепляет, взращивает это содержание в нас, и горе нам, если закрепляемое и взращиваемое - не лучшее из того, что вообще может быть в человеке. Оттогото и образуется это единство произносимого и жизни человека, даже в том случае, если он лжет.

Можно снова вспомнить преподобного Антония Великого: «Бог хранит тебя до тех пор, пока ты хранишь уста свои». То есть хранимы мы до тех пор, пока готовы созидать, пока внимательны к себе, пока продолжается внутренняя работа, и не хранимы - когда начинаем сами свое внутреннее разорять, перестаем следить за тем, что рождается в сердце и исходит потом из уст. Потому что близок Бог к боящимся Его, и далеки от Него те, кто говорит необдуманно, бесстрашно и много.

Уста точно двери дома: если они часто открываются, то тепло из дома уходит.

Много говорить небезопасно ведь не только оттого, что внимание трудно сохранять и посему «во многословии не избежишь греха» (Притч. 10: 19). Преподобные Варсонофий Великий и Иоанн Пророк объясняют своему ученику, впоследствии известному всему христианскому миру наставнику аскетической жизни, в то время еще не авве, а просто Дорофею: «Ты так много говоришь только потому, что не познал еще, какой это приносит вред». Какой? Помимо выше приведенного объяснения из



М.В. Нестеров. «Молчание»

Священного Писания отцы дают объяснение свое, не менее, пожалуй, убедительное: уста точно двери дома: если они часто открываются, то тепло из дома уходит.

Тепло... Это то самое тепло, радующее наше сердце и сообщающее жизни ощущение ее подлинности, которое мы испытываем, хорошо помолившись, умилившись сердцем при чтении святоотеческих книг или же во время богослужения, когда поемое и читаемое особенно сильно трогает душу. То, которое мы так быстро теряем и даже не замечаем - как и почему. Были бы внимательнее, замечали бы: теряем сразу же, как только начинаем много и «неосторожно» говорить, причем не только о вещах суетных и пустых, но и о вещах душеполезных - просто много. Были бы внимательнее - многое бы и помимо того замечали...

...Очень важно - понять эту огромную внутреннюю связь, связь между тем, что пребывает внутри нас, и тем, что исходит вовне. Понять, насколько одно влияет на другое. Насколько зависит наше слово от нашей жизни и жизнь - от нашего слова. Потому опять же за каждое слово праздное, то есть лишнее, и дадим мы ответ на Суде (см.: Мф. 12: 36). Если лишним, ненужным было оно, то лишнее и ненужное взрастило и укрепило оно в нас, вытеснив из нашего сердца то, что было жизненно необходимо, не оставив для него достаточно места. Если, хуже того, злым, гнилым оно было, то умножило и утвердило оно в нас элобу и гниль. Как же научиться оценивать то, что ты хочешь сказать прежде, чем вырвется оно на волю?.. Как овладеть искусством взвешивать слова на весах своей совести?.. Как же это

Лишь в молчании рождается это дивное умение: понимать самого себя, свои мысли и свои слова.

И как же хорошо понимал это тот, кто часто сожалел о сказанном и никогда не раскаивался в молчании! Потому что лишь в молчании рождается это дивное умение: понимать самого себя, свои мысли и свои слова. Парадоксально, но так.

И потому - еще парадоксальней: чтобы научиться правильно говорить, обязательно нужно научиться молчать.

**Игумен Нектарий (Морозов)** 29 июля 2015 г.



Подготовлено при участии Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Московского Патриархата, Великолукской епархии и газеты «Великолукская правда»